انتظام بخشی مراتب تهی، برخاسته از بازخوانی اندیشهٔ كريستوفر الكساندر

نفيسه صرامي

کاظم مندگاری

استادیار دانشکدهٔ هنر و معماری، دانشگاه یزد

دریافت: ۹ آذر ۱۳۹۸ پذیرش: ۵ امرداد ۱۳۹۹ (صفحهٔ ۲۹ – ۱۷)

كليدواژگان: تهي، مراتب تهي، كريستوفر الكساندر، معماري.

استاد دانشکدهٔ معماری و شهرسازی، دانشگاه شهید بهشتی

هادي نديمي ا

### چکیدہ

یکی از مفاهیمی که در حوزهٔ معماری از آن سخن گفته میشود، مفهوم تهى است. از ميان صاحبنظران، اين مفهوم توجه كريستوفر الکساندر را به خود جلب کرده است و برای بسط نظریاتش از آن بهره میبرد. واکاوی بستر نظرات او نشان میدهد تهی در قالب سه مفهوم منتسب، که بهطور مستقیم (مفاهیم تهی عظیم و تهی) و یا بهطور غیرمستقیم و ضمنی (مفهوم تهیوارگی) بدان ها پرداخته شده است، در این بستر حضور دارد. او تعابیر متفاوتی از آن ها در ذهن دارد، اما ارتباط یا ساختار واضح و مشخصی را مابینشان برقرار نمی کند؛ درحالی که، به نظر می سد این سه مفهوم که در آرای الکساندر به صورت جدای از هم أمدهاند، اشاره به مراتب مختلف یک مفهوم دارند و می توانند به صورت یک منظومه با ساختاری مشخص درآیند و بهمثابهٔ یک حقیقت واحد ادراک شوند. در این مقاله بهمنظور بررسی نظرات الکساندر در خصوص انتظام بخشی به مراتب تهی، بعد از تعمق بر نظرات او، اندیشهاش از منظر جهان بيني اسلامي، بهمثابة بخشي از خاستگاه انديشة الكساندر در باب تهی و با استفاده از روش استدلال منطقی، تحلیل می شود تا نقاط مکتوم آن آشکار گردد. درنهایت، منظومهای مرکزگرا در جهت تعیین ساختار مراتب تهی حاصل میگردد، که در آن تهیعظیم، بهمثابهٔ مرکز

منظومه، باطنی ترین و نهان ترین مرتبهٔ مفهوم است و همه چیز در جذبهٔ حضور آن نظم می یابد. پنج مرتبهٔ دیگر در این منظومه و به دور آن حضور دارند؛ بعیدترین و بیرونی ترین مراتب (سادگی و تهی) مربوط به مفهوم تهی است که محل حضورش در عالم جسمانیت یا همان معماری و واجد معنایی از تجلی تهی عظیم در عالم واقع است و سه مرتبهٔ دیگر (فنا، بقا، و یقین) مربوط به تهی وارگی است که محل ظهورش در وجود معمار و واجد معنایی از تجلی تهی عظیم به صورت اختبار روحی است.

### مقدمه

برخی مفاهیم در تکوین عالم و پدیدههای هستی همواره حضور داشته و بهتبع آن در هنر و معماری هم تجلی یافتهاند. این مفاهیم در قالب واژگان در ادبیات هنر و معماری نیز حضور داشته و نظریهپردازان از مناظر گوناگون بدانها پرداختهاند. یکی از این مفاهیم «تهی» است که از میان صاحبنظران حوزهٔ معماری، مورد توجه «کریستوفر الکساندر» بوده و او برای بسط نظریاتش از آن

 ۱. مقاله حاضر برگرفته از رسالهٔ دکتری نگارندهٔ اول اسب با عنوان تهی در معماری، با واکلوی و بسط اندیشهٔ کریستوفر الکساندر که با راهنمایی معماری دانشگاه یزد در شهریورماه سال ۱۳۹۹ دفاع شده است. ۲. پژوهشگر دکتری معماری، دانشکدهٔ ۲. پژوهشگر دکتری معماری، دانشکدهٔ منز و معماری، دانشگاه یزد، ۲. نویسندهٔ مسئول ۳. Mondegari@yazd.ac.ir 4. H\_nadimi@sbu.ac.ir (استاد ارجمند جناب آقای دکتر هادی

ر ندیمی به افتخار سالها خدمت در دانشکدهٔ معماری و شهرسازی دانشگاه شهید بهشتی در ۱۹ آبانماه ۱۳۹۹ ازنشسته شده اند. فصلنامهٔ صفه از ایشان قدردانی می کند.)

300 11 90

# يرسشهاىتحقيق

 با بازخوانی اندیشهٔ الکساندر در باب «تهي» به چه مراتبي از اين مفهوم می توان دست یافت؟

۲. مایین مضامین مختلف «تهی» در انديشة الكساندر چگونه ارتباطي وجود دار د؟

٣. با بسط اندیشهٔ الکساندر بر مبنای انديشه و جهانييني ابن عربي، چه سلسلەمراتبى از مفهوم تهى بەدست مي ايد؟ ۴. مراتب مختلف «تهی» و ارتباط بین

آنها چگونه در یک ساختار منسجم قابل تو صيف هستند؟

بهره برده است. الکساندر اندیشمندی است که در طول بیش از نیمقرن آثار زیادی را به نگارش درآورده و اندیشههایش وی همواره در حال تغییر و تکامل بوده است؛ درعین حال افکار وی همواره بر حوزهٔ معماری و دیگر حوزهها اثر گذارده و مورد ارجاع دیگران بوده است. الکساندر در طول این سالها همواره در جستجوی معنای حقیقی معماری بوده و تلاش کرده، از رویکردهای مختلف، از رویکرد سیستماتیک به معماری تا جستجوی سرشت نظم، انسان را به معماری شايستهٔ خود بازگرداند؛ در ساليان اخير الكساندر جهان بيني مكانيكي معماران به ماده و عالم را نقد کرده و معتقد است که با این نگرشْ معماری نمیتواند شایسته باشد، پس، به بازنگری در لایههای عمیق ذهن معماران و نگاه آنان به عالم نياز هست. فهم نظرات الكساندر، على رغم ظاهري ساده، نيازمند تعمق و شناخت برخي مفاهيم است؛ اين مفاهيم كليد ورود به لايههاي عميق انديشهٔ او هستند و نمیتوان آن اندیشه را جست، مگر از راه فهم آن. مفهوم تهی از جملهٔ این مفاهیم است که بهطور مستقیم و یا غیرمستقیم و در قالب سه مفهوم کلیدی و منتسب در اندیشهٔ الکساندر حضور دارد و مضامین و ویژگیهای مختلفی از آن قابل برداشت است. تاکنون افراد متعددی در باب اندیشههای الكساندر تحقيق كرده ويا به بسط و نقد أن همت گماشتهاند؛ ازجملهٔ آنها نيكوس سالينگروس<sup>6</sup>، ديويد سيمون<sup>5</sup>، ييتر آيزنمن<sup>۲</sup>، ويليام ساندرز<sup>۸</sup>، فيليپ بال، برايان گودوين، يان استوارت'، سارا باشين '، يوتا ياسيا و ياناجيوتيس رویاس'' هستند؛ همچنین در ایران، رحمانی و نادرنژاد''، ندیمی، محمدی و مندگاری"، سیروس صبری و اکبری"، طهوری" بهطور مشخص به بررسی اندیشهٔ الکساندر در جوزهٔ معماری پرداخته، اما هیچیک مفهوم تهی و مضامین مختلف آن را در قالب یک منظومهٔ سلسلهمراتیی واکاوی نکردهاند. در این مقاله که نوعی تحقیق کیفی است و در آن از روش تحلیل مضمونی استفاده شده و مبتنی بر استدلال منطقی است، پس از مروری بر گسترهٔ مفهوم تهی، مضامین نهفته در مفهوم تهى در بستر انديشهٔ الكساندر واكاوى و استخراج و درعين حال مراتب مختلف این مفهوم، که خود او اشارهای به ترتیب و ساختار آنها ندارد، کشف می شود و سیس، به یشتوانهٔ جهان بینی اسلامی، ارتباطات مابین این مراتب واكاوى مي شود و أنچه در انديشهٔ الكساندر مكتوم مانده آشكار مي گردد. ازآنجاکه الکساندر خود در نوشتههایش بارها به اندیشههای دینی و عرفانی، خاصه در مشرق زمین، ارجاع می دهد و ریشهٔ مفهوم تهی را برگرفته از این

 ۵. نک: نیکوس سالینگروس، یک نظریهٔ معماري؛ N.A. Salingaros, "Some Notes on Christopher Alexander". ۶. نک:

David Seamon, "Christopher Alexander and a Phenomenology of Wholeness"; Idem, Life Takes Place: Phenomenology, Lifeworlds, and Place Making; Idem, "Ways of Understanding Wholeness: Place, Christopher Alexander, and Synergistic Relationality"; Idem, "Christopher Alexander's Theory of Wholeness as a Tetrad of Creative Activity: The Examples of a New Theory of Urban Design and The Nature of Order". ۷. نک:

C. Alexander & Peter Eisenman. "Contrasting Concepts of Harmony in Architecture: The 1982 Debate between Christopher Alexander and Peter Eisenman".

ازجمله مهمترين منتقدان الكساندر ييتر آیزنمن اســت، که الکســاندر را بهدلیل توجه بیش از حد به کلیت و هماهنگی در معماری نقد می کند و ناهماهنگی را براي معماري لازم مي داند. ۸. نـک: ویلیام ساندرز، «هـر چه مردمیسندتر، متحجرتر، حاصل غمانگیز كار كريستوفر الكساندر».

عرصه میداند<sup>ی</sup>، جهان بینی اسلامی، که بخشی از این عرصه است و دستگاه فکری نگارندگان را نیز شکل میدهد، بهدلیل نگاه کل نگر، منتظم، و معنادار به مفهوم تهی، بهمثابهٔ یکی از است و به معنای حقیقت به ما هو حقیقت به کار می رود. مفاهیمی که از وزن و جایگاه خاصی در ادبیات اندیشه و عرفان اسلامی برخوردار است، میتواند برای دستیابی به این هدف راهگشا باشد. به این منظور، از ابن عربی استفاده می گردد؛ چراکه او عالی ترین شارح جهان بینی و عرفان اسلامی و عارفی که از منتهی الیه غرب جهان اسلام است و درعین حال نظرات او به اندیشههای حکمی و عرفانی شرق واقف و نزدیک است و مدرسهٔ وی ظرفیت بالایی در زمینهسازی برای گفتگوی میان اديان و فرهنگها دارد و ميتواند پيوندزنندهٔ انديشهٔ الکساندر در غرب و جهان بینی شرقی و اسلامی باشد. این مقاله می تواند به احیای مفهومی، همچون تهی، که پیش تر در اندیشهٔ اسلامی و معماری ایرانی به ظهور رسیده و اکنون تا حدودی به دست فراموشی سیردهشده است، یاری رساند.

### ۱. مروری بر گسترهٔ مفهوم تهی

تهی مفهوم وسیعی است و گسترهٔ حضور آن از ادیان و عرفان تا علوم تجربی و هنر و معماری کشیده می شود. در هنر تهی یا مفاهیم خویشاوند آن در کنار مفاهیم متضاد با هم به کار برده شدهاند؛ بهطورمثال آنچه در خوش نویسی بهمثابهٔ بیاض (سفیدی) و در تضاد با سواد (سیاهی) وجود دارد و یا در موسیقی، سکوت در تضاد با صدا به تهی نزدیک است. بیاض آن زمینهٔ سفیدی است که پیش از سواد وجود داشته، بَین و تبیینی در آن نیست و ظرفیت سیاه شدن دارد. در معماری نیز این مفهوم به معنای آنچه از اشیای مادی خالی است یا کمتر از ماده برخوردار هست ولی ظرفیت پذیرش آن را دارد به کار می رود و مفاهیمی چون خالی در تضاد با پُر، فضا در تضاد با کالبد (توده) نیز خویشاوند آن بهشمار میروند و صاحبنظران بسیاری بدانها پرداختهاند. علاوه بر اینها، برخی مفاهیم دیگر

در ادبیات حوزهٔ معماری وجود دارد که ویژگیهای مشابهی با تهی دارند، ازآنجمله مفهوم سکوت که مطمح نظر لویی کان در حوزهٔ ادیان این مفهوم به دو صورت آمده است؛ صورت نخست، نوعی بیان سلبی از حقیقت مطلق و یگانهٔ عالم است که اشاره به بی شکلی و فاقد محتوای مادی و لاشیئیت آن دارد و از آن به «تهی عظیم» یا «تهی مقدس» تعبیر می شود. صورت دوم، در باب تهیوارگی است، که هستهٔ مرکزی عرفان است و به خلاً کامل ذهنی اشاره دارد که به عارفان دست میدهد و آنچه در این حال بر آنان می گذرد «حالتی از هوشیاری یا آگاهی محض است».<sup>۱۷</sup> در حوزهٔ علوم و بهطور مشخص در علم فیزیک نیز تھی یا خلاً از مفاهیم بنیادین بەشمار میروند و در دو دورهٔ کلاسیک و جدید معنایی متفاوت می یابند. در فیزیک کلاسیک تھی فضایی است «سهبعدی از هندسهٔ اقليدسي، مطلق، هميشه ساكن و لايتغير»<sup>١٨</sup> و بهمثابة ظرف خالی برای ذرات صلب و لایتجزای فیزیکی عمل می کند. اما در فیزیک جدید تمایز بین ذرات و تھی شدّت و حدّت خود را از دست می دهد، به طوری که به ذرات به مثابهٔ یک جسم ساکن نظر نمی کند، بلکه بهمثابهٔ الگویی دینامیک و پدیدهای واجد انرژی که خود را به شکل جرم ذرهای نمایان می کند، می نگرد و تهی تبدیل به «یک فضای خالی زنده که ضربانی موزون و بی پایان می آفریند و می میراند»<sup>۱</sup> می شود. در این مقاله با تکیه ير نظرات كريستوفر الكساندر بهمثابة يك معمار نظريهيرداز و سپس بسط آن در حوزهٔ عرفان اسلامی، سعی بر آن است تا به وسعت و عمق مفهوم تهی در معماری پرداخته شود.

۲. مراتب مفهوم تهی در اندیشهٔ کریستوفر

هرچند الکساندر همواره از واژهٔ «تهی» استفاده می کند و تعابیر

متفاوتی از آن در ذهن دارد، اما تقسیمیندی مشخصی از آن بیان

الكساندر

٩. نک: P. Ball & B. Goodwin & I. Stewart & B. Hanson. "A Conversation with Three Scientists: Physicist Philip Ball, Biologist Brian Goodwin and Mathematician Ian Stewart". ۱۰. نک:

300

۹۵

١٩

S. Bashneen, Identification and Performance Evalution of Christopher Alexander's PATTERN 60 in the context of Urban Dhaka to Investigate Livability. ۱۱. نک:

Y. Passia & P. Roupas, "Decoding the Possibilities of Spatial Assemblages: a Design Methodology of Topologizing Architectural Morphology". ۱۲. نک: مهسا رحمانی و امین نادرنژاد، «بازشناسی توانایی احساس برای خلق یک معماری زنده با استناد به آرای كريستوفر الكساندر».

۱۳. نک: ضحی ندیمی و علی محمدی و کاظم مندگاری، «بازخوانی مفهوم مرکز، تبیین مفهوم مرکز از دیدگاه سه اندیشمند حوزهٔ معماری».

۱۴. نـک: رضـا سـيروس صبري و على اكبرى، «مفهوم نظم، كريستوفر الكساندر و علم جديد».

۱۵. نک: نیــر طهــوری، «آموختن از هایدگر: یدیدارشناسی در معماری تأثیر فلسفهٔ هایدگر در نظریه پردازی معماری: هویت مکان در نظریات کریستین نوربرگ شولتس و کریستوفر الکساندر». 16. C. Alexander, The Nature of Order, Book 4, p. 39.

نمی کند؛ واکاوی بستر نظراتش نشان میدهد، تهی در قالب سه مفهوم منتسب، که بهطور مستقیم (مفاهیم تهیعظیم و تهی) و یا بهطور غیرمستقیم (مفهوم تھیوارگی) بدانها پرداخته است، در این بستر حضور دارند؛ این مفاهیم را می توان با جستجو در متون مرتبط، کدگذاری مضامین، و تعمق در ویژگیها و تحلیل مضامین مشهود یا مکنون، در یک تقسیمبندی ابتدایی در دو دستهٔ غیر کالبدی و کالبدی، جای داد (جدول ۱).

۲. ۱. مضامین غیرکالبدی تهی در اندیشهٔ الکساندر مضامین غیرکالبدی تھی در اندیشهٔ الکساندر با دو مفهوم «تهیعظیم» و «تهیوارگی» جلوهگر است:

**الف. تهیعظیم:** الکساندر برای تبیین «سرشت ماده»<sup>۲۰</sup>، که از منظر وی مهمترین پرسش پیش روی معماران است، از مفهوم «تهيعظيم» بهره ميبرد. اين مفهوم نشان ميدهد اساس و بنیاد عالم را نه ذراتی صلب و لایتجزا، بلکه فضایی تهی، بیشکل، و بیتعیّن شکل داده است؛ فضایی تهی که برخلاف جهان بيني حاكم بر قرون اخير كه جوهر زيربنايي ماده را ذراتي ساکن، خنثی، و مرده می یندارد، «بالقوه زنده»<sup>۲۱</sup>و «بالقوه آگاه»<sup>۲۲</sup> است و مانند روحی در درون ماده، آفرینش و تغییر را از درون تدبير مي كند. اين مبحث در ابتدا كاملاً فيزيكي است، بهطوری که وی بیان می دارد، «آنچه من می گویم در امتداد نظرات علوم جدید (خاصه فیزیک جدید) است»<sup>۲۲</sup>؛ در فیزیک جدید، جوهر زیربنایی ماده را «یک فضای خالی زنده»<sup>۳۲</sup> ۲.۲. مضامین کالبدی تهی در اندیشهٔ الکساندر مى پندارند؛ اما در ادامه، وى به عمق بيشتر يا سطوح والاترى از این مفهوم می پردازد و آن را «زمینهٔ عالم هستی»<sup>۳۵</sup> و تنها

۱۷. لتر ترنس استیس، *عرفان و فلسفه*، ص ۸۲. ۱۸. فریتیوف کایرا، تائوی فیزیک، ص ۶١ ۱۹. همان، ص۲۲۶. 20. Alexander, ibid, p. 318. 21. potentially living kind of stuff 22. potentially conscious stuff 23. Alexander, ibid, p. 23. ۲۴. کاپرا، همان. 25. The Ground of the World 26. lbid, p. 39. 27. Spontaneous .همان، ص 37.28 29. lbid, p. 304. 30. Ibid. ۳۱. الكساندر أن ها را متضاد مكمل (Complementary Opposites) مے نامد.

جدول ۱. مراتب مفهوم تهی در انديشة الكساندر، تدوين: نگارندگان.

| The Great Void | تهىعظيم  | au 116 à           |           |
|----------------|----------|--------------------|-----------|
| Voidness       | تھیوارگی | با مضمون غیرکالبدی | مفهوم تهى |
| The Void       | تهى      | با مضمون كالبدى    |           |

«حقيقت عالم» معرفي ميكند و مي گويد تهي عظيم همان چیزی است که در ادیان و عرفان با مفاهیم «خود عظیم، اتمن، خدا، یار، تائو، و...»<sup>۲۶</sup> آمده است. این مفاهیم اغلب خویشاوند نوعی بیان سلبی از حقیقت مطلق و یگانهٔ عالم هستند که اشاره به بی شکلی و فاقدی محتوای مادی و لاشیئیت آن دارند. ب. تهيوار کي: مفهوم ديگر، با مضمون غير کالبدي، تهيوار کي است. در تهی وارگی به خلاً ذهنی ای اشاره می شود که به عارفان یس از سالها سیروسلوک و گاه «آمدنی»<sup>۲۷</sup> و بیجستجو دست میدهد و به نوعی آگاهی عرفانی میانجامد. این مفهوم که هستهٔ مرکزی همهٔ مکاتب عرفانی خاصه در شرق است و از طریق آن به حکمتهای عرفانی «نوعی خصیصهٔ عملی»<sup>۲۸</sup> مى بخشد، از نگاه الكساندر به مثابهٔ موضوعی كاربردی برای معماران نيز قابل طرح است. الكساندر تهي واركي را بهمثابهٔ «يک حالت ضروری ذهن که بدون آن دستیابی به خلوص ساختار زنده ممکن نیست»<sup>۲۹</sup> طرح می کند و معتقد است که هستهٔ این حالت ذهنی این است: شما «هر ساختمان را بهمثابهٔ هدیهای برای خداوند بسازید نه برای اینکه شما را تحسین کنند».<sup>۳۰</sup> از منظر او اگر سازندهٔ افکار خویشتن بین را از خود دور کند و با خاموشی هویت فردی با عالم هستی یکی شود، عمیقاً در توانایی وي براي ساختن تأثير مي گذارد و آنچه مي سازد، بهمثابهٔ يک ساختار زنده، جزئی از یک کل بزرگتر و در خدمت آن است.

«تهی» به معنای فضای خالی نیز در بستر نظرات الکساندر حضور دارد و چون نسبت به دو مفهوم پیشین ارتباط مستقیمتری با کالبد دارد، در دستهٔ دوم (تهی با مضمون کالبدی) قرار می گیرد. تهی بهخاطر تضادی که با متضادهای همجوار خود<sup>۳۱</sup> برقرار می کند، ادراک می شود. تعمق بر این متضادها نشان می دهد که آنها در بستر اندیشههای الکساندر از سه منظر قابل دستهبندی هستند: تهی و توده، سادگی و پیچیدگی، جفت رنگها.

8. 90

## ۳. منظومهٔ تهی

بهطورکلی، منظومه به معنای «هر چیز واقع شده در صف و قطار و در نظم»<sup>۳۷</sup> است؛ به تبع آن، منظومهٔ تهی نیز به معنای قرارگیری سه مفهوم منتسب تهیعظیم، تهیوارگی، و تهی در یک نظم و ساختار مشخص است. به نظر می رسد این سه مفهوم منتسب، که در آرای الکساندر بهصورت جدای از هم حضور دارند، اشاره به مراتب مختلف یک مفهوم دارند؛ پس لازم است ارتباطات مابين أنها مورد نظر باشد تا بهصورت يك است و به اندازهٔ تودهٔ محیط بر خود، مثبت و ساختاریذیر است. منظومه با ساختاری منسجم درآیند و بهصورت یک حقیقت واحد ادراک شوند. بدیهی است در این راستا، علاوه بر تعمق خالی بلکه بخشی از کالبد است و از سادگی و کمی اطلاعات بر نظرات الکساندر، که ممکن است این ساختار منظومهوار بهصورت ضمنی و یا مبهم در آن وجود داشته باشد، اندیشهٔ شرقی و جهان بینی اسلامی نیز نقاطی که در اندیشهٔ وی مکتوم مانده است را آشکار می کند. اندیشهٔ شرقی و نیز اسلامی، بهدلیل آنکه بارها توسط الکساندر به آن ارجاع شده و به نظر می رسد که خاستگاه اندیشهٔ الکساندر در باب مفاهیمی چون است، ویژگی «تهی بودن» جلوهگری می کند و در «پیچیدگی»، تهی است، می تواند از اعتبار لازم برای این کار برخوردار باشد.

### ۲.۱. تهی عظیم، مرکز منظومه

قابل توجه است که الکساندر در آراء خود تهی عظیم اشاره را به حقيقت مطلق عالم مي داند، او تهي عظيم را «زمينة عالم هستی» میخواند و به «همهجاگستر بودن» و «محیط بودن» آن اشاره دارد، اما این ویژگی، یعنی «بدون مرز» و «با گستردگی می روند؛ از جملهٔ این جفت رنگها قرمز\_ سبز، آبی\_ نارنجی، نامحدود» بودن، برای دستیابی به منظومهٔ تهی کافی نیست. منظومهٔ تهی باید تصویری باشد ساده، قابل تشخیص، و کرانمند که، با کمک هندسهای مشخص، قابل بیان و توصیف است.<sup>۳۸</sup> پس تعمق بر ویژگی دیگری از تهیعظیم در این منزل لازم است؛ ویژگی ای که الکساندر در یک جا اشارهای کوتاه به آن دارد، آنجا که می نویسد: «باید نوعی ارتباط قوی مابین "مرکزیت" در عالم و تھیعظیم وجود داشته باشد».<sup>۳۹</sup> او با این

ص ۲۲۲. 33. Alexander, The Nature of Order, Book 3, p. 46. 34. lbid, p. 73.

۳۲. کریستوفر الکساندر، *سرشت نظم*،

35. lbid, p. 76. 36. Linked Color Pairs ۳۷. فرهنگ نفیسی (ناظمالاطبا)، ذیل «منظومه».

۳۸. سمیر عکاش در مقدمهٔ یکی از کتب خود مینویســد: در تقابل با جهان بینی کنوني که جهـان پيرامون را بدون مرز و با گستردگی نامحدود می یندارد، در جهان بيني سنتي اسلامي، جهان متناهي کران دار و قابل تشخیص بوده است. کلیت اين جهان نيز به وسيلهٔ هندسه، اعداد و الفيا قابل بيان و توصيف بوده است. (S. Akkach, Cosmology and Architecture in Premodern Islam, p. xix) 39. Alexander, The Nature of

Order, Book 4, p. 70.

**الف. تهی و توده:** توده، نخستین متضاد مکمل تهی و اصلی ترین آنهاست؛ الکساندر معتقد است تهی در تضاد با توده فضایی خالی، سرشار از سکوت، و سادگی و آرامش درونی است و همواره توسط توده «احاطه شده»<sup>۳۲</sup> است. بدین سان همچون یک «فضای تنفس عمیق»<sup>۳۳</sup> در قلب توده عمل می کند که «شخصیتی دربرگیرنده»<sup>۳۴</sup> دارد و وسعت و گنجایش بالقوه ایجاد می کند، وسعتی که می تواند با دربرگرفتن چیزها بالفعل شود. او معتقد است که تهی «قابلرؤیت، ممتد، و مرزدار»<sup>۳۵</sup> ب. سادگی و پیچیدگی: از منظر دیگر، تھی نەفقط فضایی قابلدریافت برخوردار است و متضاد مکمل آنْ بخش دیگر کالبد، که از هجوم اطلاعات بصری متنوع بهره میبرد، هست. این نوع نگاه در حوزهٔ معماری متفاوت است با نگاهی که مفهوم تهی را تنها خویشاوند فضا میداند؛ از این منظر در «سادگی»، بهدلیل گنجایشی که بهطورکامل بالفعل نشده بهدلیل جزئیات زیاد و ویژگی پُر بودن و به کمال رسیدن جلوه مى نماياند.

**پ. جفت رنگها:** سومین متضاد مکمل «جفت رنگها»<sup>۳۶</sup>هستند. الكساندر معتقد است كه رنگها بهصورت جفت عمل ميكنند؛ جفت رنگها آنهایی هستند که در چرخهٔ رنگ روبهروی هم قرار میگیرند، تفاوت زیادی با هم دارند، و متضاد هم بهشمار و زرد\_بنفش هستند که از ترکیبشان رنگهای خنثی مانند خاکستری، سیاہ، یا سفید پدید میآید. از منظر الکساندر، جفت رنگها در کنار هم تضاد مکملی، شبیه آنچه در باب تهی و توده یا سادگی و پیچیدگی گفته شد، به وجود میآورند و مانند آنها وزن مساوی دارند، هر دو مثبت هستند و به میزان توجه يكسان نيازمندند.

77 90

۴۰. سیدحسین نصر، قلب اسلام، ص .74 ۴۱. سعید رحیمیان، *تجلی و ظهور در* عرفان نظری، ص ۳۷۸ و ۳۷۹. ۴۲. تيتوس بوركهارت، «معنويت هنر اسلامی»، ص ۱۵۰. ۴۳. نصر، همان، ص ۹. ۴۴. محیالدین ابن عربی، *التجلیات*، ص ۱۸. ۴۵. در این مقام در اصل هنوز تجلی رخ نداده است و چیزی برای تمییز وجود ندارد اما مصدر تجلى همين مقام است. ۴۶. همان. ۴۷. توشيهيکو ايزوتسو، صوفيسم و تائوئىسم، ص ۴۵. ۴۸. ابن عربی، همان، ص ۱۹. ۴۹. همان.

ت ۱. تجلی تهیعظیم بهصورت تهی در عالم واقع، طرح: نگارندگان.

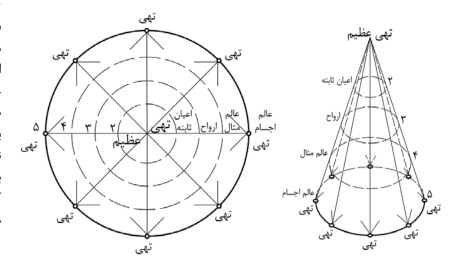
جمله یک فضای مهآلود در باب مرکزیت تهیعظیم ترسیم می کند اما به آن وارد نمی شود و آن را روشن نمی کند؛ این در حالی است که به نظر میرسد، وضوح بخشیدن به آن برای شکل گیری منظومهٔ تهی لازم است. «مرکزیت تهیعظیم» در عالم نشان از قوت بیشتر این مفهوم نسبت به دو مفهوم دیگر دارد و می تواند تصویری ابتدایی از منظومهٔ تهی را پیش روی نهد، اما قبل از آن باید به توضیح این امر پرداخت که اساسا چرا تهى عظيم مركز عالم است؛ در اين خصوص جهان بيني اسلامي مى تواند اثر گذار باشد و اين سخن الكساندر را وسعت بخشد. تهي عظيم يک بيان سلبي از حقيقت مطلق عالم است؛

تهی بودن حقیقت به معنای تنزیه آن از «ثنویت و نسبتها و تفاوتهای بین جنسیتها و تمامی صفاتی است که موجودات عالم را از هم متمایز می کند»<sup>۴</sup> و تنزیه «از حیث حقیقت ذات **۳.۲. ارتباط تهی عظیم با دیگر مراتب** و تجرد آن از مظاهر کائنات»<sup>۴۱</sup> بهکاربرده میشود. پس بر مبنای کیهان شناسی اسلامی، می توان گفت مفهوم تهی عظیم قابلدرک باشد، دارد؛ چراکه در عرفان از بیان سلبی برای اشاره به ذات حق استفاده می شود. در طرح کیهان شناسی

ابن عربی نیز، مرتبهٔ ذات، غیبالغیوب نام گرفته است و در مركز عالم قرار مي گيرد و مراتب ديگر وجود بهصورت لايههاي متحدالمركزي نسبت به آن مقام قرار دارند. اساساً در انديشه و جهان بینی اسلامی خداوند مرکز یگانه و وحدت بخش هستی است، «مرکز درک ناشدنی عالم»<sup>۴۲</sup>، «حقیقت واحد مطلق و نامتناهی... یگانهای که هم متعالی و هم درونی است»<sup>۴۳</sup> و در قلب اسلام و کانون اندیشهٔ اسلامی قرار دارد. ازاین رو، تهی عظیم که مرکز عالم است در مرکز منظومهٔ تهی قرار می گیرد و آن را تبدیل به منظومهای مرکزگرا می کند. منظومه بر مبنای مرکزیت آن شروع به شکل گرفتن میکند و همهچیز در جذبهٔ آن قرار میگیرد و معنایی دوباره مییابد.

به نظر می رسد الکساندر کمتر اشارهای به ارتباط تهی عظیم با دو مرتبهٔ دیگر دارد و برای انگاشتن آن و فهم اینکه این ارتباط اشاره به ذات حق که برتر از آن است که به تصور درآید و به چه نحو است، میتوان از اندیشه و جهان بینی اسلامی یاری جست. بر مبنای اندیشهٔ اسلامی می توان ارتباط تهی عظیم با دو مرتبهٔ دیگر را از جنس «تجلی» دانست. تجلی یعنی «مظاهری که در هر مظهری، حق در آن منزوی است»<sup>۴۴</sup>. حق در گسترهٔ سه میدان یا سه حضرت تجلی می یابد: ابتدا حق در مقام غيب الغيوب (تهى عظيم) و مانند گنج پنهان از هر صفت، اسم، رسم، یا وصفی منزه و مبراست. در این مقام<sup>۴۵</sup>حق «از خودش به نفس خودش و برای خودش، مجرد از هر مظهری یا صورتی متجلی است»<sup>۶</sup> اما از آنجاکه حق نمی تواند در این مقام باقی بماند و اگر در این مقام یعنی در حالت مطلق خود بماند، ناشناخته و شناختهناشدنی مانده است و «تا ابد یک راز خواهد بود (راز رازها، غیب الغیوب)»<sup>۷۷</sup> پس «در مظاهر و کمالات حق که اسماء حق باشند»<sup>۴۸</sup> تجلی می یابد و در مرحلهٔ بعد «در مظاهر اعیان خارجی»<sup>۴۹</sup> متجلی می شود.

بدین ترتیب مظاهری پدید می آیند که از طریق آن ها انسان



قادر به شناخت حق می شود؛ در اثر تجلی «چیزی که در مبدأ هستی باطن است در مرتبهٔ تجلی ظاهر به نظر خواهد رسید»<sup>. ه</sup> از آنجاکه در تجلی «هیچ نوع گسست یا انقطاعی وجود ندارد»<sup>(۵</sup>، می توان گفت همهٔ تجلیات ریشه در همان مقام نخست دارند و آن مقام (مقام ذات یا غیب الغیوب یا تهی عظیم) اگرچه محل عدم تجلی است اما خود مصدر تجلی است و همه چیز از آن گنجینه سرچشمه می گیرد. اما اینکه چرا تهی و تهی وارگی از میان همهٔ مظاهر تجلیگاه بهتری برای آن مقام (غیب الغیوب یا تهی عظیم) هستند، به آن دلیل است که از میان پیداها و ناپیداها، ناپیداها رمز و نماد<sup>۲۵</sup>ی بهتر برای مقام ذات حق که مظهری ندارد، هستند و می توانند مستقیم ترین اشارتها را به اصل خود، که محل عدم تجلی اما مصدر تجلی است، داشته باشند.

الف. تهی <u>تجلی تهیعظیم در عالم واقع</u>: در کیهان شناسی ابن عربی تهی در عالم واقع و در مرتبهٔ پنجم از مراتب وجود قرار می گیرد<sup>۳۵</sup>و از آنجا که در عالم اجسام از جسمانیت و ماده خالی است، می تواند از میان همهٔ مظاهر تجلیگاه یا رمز و نماد بهتری برای مقام نخست که مظهری ندارد، اما سرچشمهٔ تجلی است، باشد.

در اسلام آنچه هر چیز دیگر را تحتالشعاع قرار میدهد، شهادت لا اله الا الله است. این شهادت هر نوع تعین بخشیدن و صورت خارجی دادنِ ذات خداوند را، بیش از آنکه حتی تحقق پذیرد، نقش بر آب می کند.<sup>۴۵</sup>

پس، از این منظر، تهی در نوع اول خود (تهی در مقابل توده) میتواند بهواسطهٔ غیبت فرمها و عدم حضور جسمانیتْ تصویری از ذات الهی باشد و ذات خداوند که مظهری ندارد، از رهگذر آن در عالم نمود یابد. اما سؤال اینجاست که آیا تهی در نوع دوم خود، که بهطور کامل از کالبد و جسمانیت خالی نیست، هم می تواند تجلیگاه تهی عظیم باشد؟

الکساندر نوع دوم و یا به بیان دیگر مرتبهٔ دوم<sup>هه</sup> از تهی را در سادگی (در تضاد با پیچیدگی) و یا در تأثیر جفت رنگها بر هم و در میان کالبد بناها، مجسمهها، نقاشیها، و... جستجو

می کند و معتقد است آنها احساسی از تهی بودن (در تضاد با پر بودن) می دهند؛ ولی در اندیشهٔ اسلامی، در مرتبهٔ دوم و بعد از فضای تهی، که برترین و نزدیک ترین نماد برای مقام ذات حق (تهی عظیم) است، فضای منفی و فرم انتزاعی (سادگی و پیچیدگی) که در نقوش هندسی، اسلیمی، خطاطی، و... ایجاد می شود، می تواند احساسی از خلاً را به وجود آورد و درنتیجه تجلیگاه تهی عظیم باشد.

این ارتباط (تجلی) در اندیشهٔ الکساندر موضوعیت ندارد؛ چراکه همهٔ شمایلها، نقاشیها، و... که احساسی از تهی بودن را به وجود میآورند، لزوماً نمیتوانند واجد معنایی از حضور الهی در کالبد باشند، بلکه تنها هنگامی این معنا از کالبد آنها فضای منفی حضور دارد و در عینحال فرمها انتزاعی میشوند و فاقد تصویر و مطابق بر منع شمایل نگاری در اسلام است، بدنهٔ ناپختهٔ دیوارها و ستونها را جذب کند. از این منظر نقوش هندسی، اسلیمی، خطاطی، و... در درون کالبد، با بسط و تکرار فرم انتزاعی و فضای خالی «در پی هر اثباتی، سلبی... اجازه میدهند به همهٔ وجوه کالبد وارد شود و مانند دریچهای حضور الهی را در نظم و جریان مادی نشان دهد. آنان بهواسطهٔ فضای خالی که ایجاد میکنند، سایهای از حضور الهی و چون

بدین ترتیب تهی در مرتبهٔ نخست به واسطهٔ عدم حضور جسمانیت و کالبد و در مرتبهٔ دوم به واسطهٔ سادگی، فضای منفی، و فرم انتزاعی، که در کالبد ایجاد می کند این قابلیت را دارد که همهٔ بنا را تبدیل به یک تهی بزرگتر کند؛ بسیاری از اندیشمندان معتقدند این امر در مورد معماری اسلامی رخداده و جزئی از ماهیت آن است و تمام آن بهمثابهٔ یک تهی بزرگ، تجلیگاه تهی عظیم است<sup>۷۵</sup> (ت ۲).

ب. تهىوارگى \_ تجلى تهىعظيم بەصورت اختبار روحى:

۵۰ فریتیوف شـوان، «دربارهٔ صورتها در هنر»، ص ۴۷ و ۴۸. ۵۱. میرچـا الیاده، مقــدس و نامقدس

(ماهیت دین)، ص ۵ و ۶ ۸۲. نمادیب دیدن یا ظاهری دیدن هستی از نخستین افتراقات در عرصهٔ اندیشهٔ انسان است... خداوند در عالم تجلی کرده و از راه تنزیل به مرتبهٔ ظهور رسیده و همهٔ پدیدهها را مجلا و مظهر و رمز و نماد خود قرار داده... پس انسان میتواند از طریق تأویل... به شاخت او دست یابد (نک: غلامرضا اعوانی، «مبادی هستیشناختی و معرفتشناختی نگاه نمادین به جهان»).

۵۳. مراتب وجود در کیهان شناسی ابن عربی شامل غیب اول (غیباللیوب)، غیب ثانی (مرتبهٔ اعیان ثابته)، مرتبهٔ ارواح، مرتبهٔ عالم مشال، مرتبهٔ عالم اجسام، و جامع همه مراتب (حقیقت انسان کامل) است (ابن عربی، همان، ص ۵۷).

۵۴. بورکهارت، «نظری بر اصول و فلسفهٔ هنر اسلامی»، ص ۲۵ و ۲۶. ۵۵. تهی در درون خود واجد سلسلهمراتب است. (نک: بخش ۲٫۲). ۵۶. رضا شفائی، «رابطهٔ موسیقایی نماز و بنای مسجد: بازشناخت معماری مسحد»، ص ۱۶.

۵۷. از این منظر کارکرد معماری و هنر اسلامی «با طبیعت بکر قلمرو اسلام قابل قیاس است مخصوصاً با بیابان» (بورکهارت، «فضای خالی در هنر اسلامی»، ص ۱۱۷)؛ چراکه سکون و خلوص آن انسان را قادر به درک معنای حضور متعال میکند.

۹۵ ۲۳

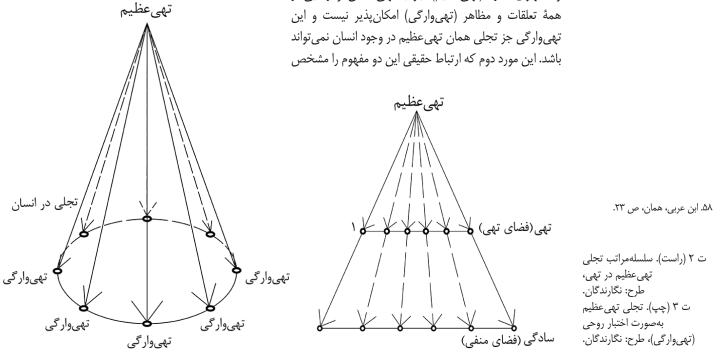
74 90

تهیوارگی مسیری است از ظاهر به باطن که انسان میتواند با طی کردن آن به مراتب بالاتر هستی راه یابد. ابن عربی این ارتباط را نیز از نوع تجلی دانسته است اما نه تجلی وجودی که ارتباط تهیعظیم و تهی در آن نوع قرار میگیرد، بلکه تجلی به صورت اختبار روحی؛ در جهان بینی ابن عربی، «وجود، داد تا منظومهٔ تهی به سمت تکامل پیش رود (ت ۳). معرفت و اختبار روحی همه از آثار تجلیات حق،... و هریک از و با هم مرتبط هستند. از این میان، اختبار روحی به معنی خبر یافتن و آگاه شدن به واسطهٔ خودرهایی از تعلقات است و تجلی بهصورت اختبار روحی به این دلیل معنا می یابد که این رهایش چیزی جز اثری از تجلیات و مظهری از مظاهر کلیه نیست و نمى تواند باشد.

> درواقع خبر یافتن و شناختن آنکه در بالاترین مرتبه است و مظهری ندارد (تهیعظیم) جز با تهی شدن و رهایی از

می کند، چیزی است که الکساندر بدان نیرداخته است؛ وی به ارتباط انسان با تھی عظیم بہواسطۂ تھیوار گی اشارہ می کند اما این را که تهیوارگی خود چیزی جز تجلی همان تهیعظیم در وجود انسان نیست، از منظر جهان بینی اسلامی میتوان شرح

از منظر ابن عربی، تجلی تھیعظیم بهصورت اختبار روحی این سه موضوعٌ مظهری از مظاهر کلی حق»<sup>۸۸</sup> و از هم متأثر 🦳 و تهیوارگی، در سه مرتبه اتفاق میافتد که فنا، بقا، و یقین نام دارد و همهٔ اینها از نتایج تجلیات الهی هستند. هریک از آنها در درون خود سه مرتبه دارند، فنا و بقا مراتب افعالی و صفاتی و ذاتي، و يقين درجات علماليقين، عيناليقين، و حقاليقين را دارا هستند. فنای کلی که شامل هر سه مرتبهٔ فنای فعلی، صفتی و ذاتی می شود، به تعبیر واضحتر، فنای از ماسویالله است که «از صاحبش جدوجهدی دائمی همراه با تمرکز میطلبد تا او را از



هر مانعی که روبهروی او قرار میگیرد آزاد گرداند»<sup>۹۹</sup> و بقا نیز با همهٔ مراتب خود به کمال دست مییابد؛ منزل نخست آن بقای در افعال است، که در این منزل «فعل بنده با فعل خدا متحد شده بلکه فعل بنده به سمت افق فعلی الهی در نظم و دوام اوج می گیرد»<sup>.2</sup>.

منزل دوم بقا در صفات است و در این موضع صفات بنده با صفات حق متحد شده بلکه صفات بنده به سمت و جهت رفعت صفات الهی از جهت کمال و سرافرازی و ابدیت اوج می گیرد.<sup>(۲</sup>

و سومین منزل، منزل بقا در ذات است که در آن

ذات بنده با ذات الهی متحد شده بلکه به سمت و جهت ذات الهی ازنظر وحدانیتش و رفعتش و شمولش اوج می گیرد و وجودِ سالک در این حال، مستغرق در وجود حق تعالی است؛ در این مقام جز با حق نمی نگرد و جز به حق نمی شنود و جز به حق اراده نمی کند و جز به حق نمی اندیشد.<sup>۶۲</sup>

و پسازآن، یقین در سه مرتبهٔ خود، که نخست حاصل از علم، مرکز وجودی خود باقی بماند»<sup>۶۶</sup> و با غرة سپس منتج از شهود و عیان، و در آخر نشئتگرفته از تجربه و درونی، و تمرکز، تهیوارگی را آغاز کند. ذوق کامل است، حاصل میگردد (ت ۴).

> حال این سؤال پیش میآید که الکساندر به صورت دقیق تر تا به کجا به این مراتب و جایگاهشان در منظومه اشاره کرده است. گفته شد که او ارتباط تهی عظیم و تهی وارگی را به صورت تجلی نمی داند، بلکه آن را به صورت راهی برای ادراک تهی عظیم تبیین کرده است؛ اما تعمق بر مراتب مختلف تهی وارگی نشان می دهد که آخرین مرتبهٔ ترسیم شده توسط او «بقای در افعال» است؛ زیرا وی تهی وارگی را برای معماران شرح می دهد و از آنجا که ساختن و معماری یک «فعل» است، او معماران را به فنای از منیت ها دعوت می کند تا به مرحله ای برسند که فعلشان به سمت افق «فعل الهی» در نظم و دوام اوج بگیرد و آنچه می سازند جزئی از یک کل بزرگ تر و در خدمت آن باشد؛ این همان «بقای در افعال» است. الکساندر

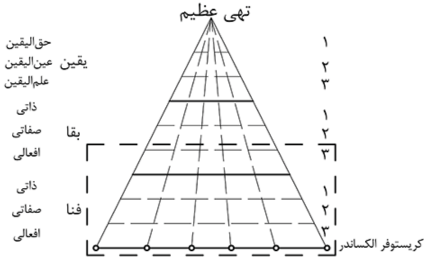
به مراتب بالاتر تهی وارگی، یا به صورت ناآگاهانه و یا به صورت آگاهانه اشارهای نمی کند و این به آن دلیل است که او به مثابهٔ «یک معمار» به آن می اندیشد، نه لزوماً در جایگاه یک صوفی و عارف.

### ۳.۳. تبھی، محمل تبھیوارگی

پس از آنکه ارتباط مابین تهی عظیم به مثابهٔ مرکز منظومهٔ تهی با دو مفهوم تهی و تهی وارگی مشخص شد، باید ارتباط مابین آن دو مفهوم دیگر نیز روشن گردد تا منظومهٔ تهی کامل شود؛ تهی، به دلیل خالی بودن از جسمانیت و حذف تصاویر، سرشار از «سلم و توازن»<sup>۳</sup> است و مانند «خاک یا زهدان»<sup>۴۹</sup> از سکون و یکدستی برخوردار است و کیفیتی ایستا دارد که باعث «خنثی کردن هرگونه تراکم، انجماد و کششی می شود»<sup>۵</sup>. پس انسان با حضور در آن، به جای تمرکز و استقرار در قالب پیکرهها با حضور در آن، به جای تمرکز و استقرار در قالب پیکرهها و شمایلی خاص که ذهن را به بند می کشند، می تواند «در مرکز وجودی خود باقی بماند»<sup>55</sup> و با غرقه شدن در خود، تفکر درونی، و تمرکز، تهی وارگی را آغاز کند.

۶۰ همان، ص ۳۶. (۶ همان، ۶۲ همان. ۳۶ مهسا دلشاد سیاهگلی، «صدای ۳۸ مهسا دلشاد سیاهگلی، «صدای ۳۶ بورکهارت، همان، ص ۱۱۹. ۶۵ دلشاد سیاهگلی، همان. ۶۶ بورکهارت، «ارزشهای جاویدان هنر اسلامی»، ص ۹۶.

ت ۲۰ سلسلهمراتب تجلی تهیعظیم بهصورت اختبار روحی، طرح: نگارندگان.



۹۵ ۲۵

۵۹. همان.



۶۷ بورکهارت، «نظری بر اصول و فلسفهٔ هنر اسلامی»، ص ۲۴. ۶۸ بورکهارت، «روح هنر اسلامی»، ص ۶۴ ور

ص ۶۴ ۶۹ خـواص انسـانها و مقربان درگاه خداونـد بـه مراتب بقا و یقین دسـت می یابند.

ت ۵. منظومهٔ تهی، طرح: نگارندگان.

نگارندگان. محملی برای دیگری است. دی تین روی است. مادگی نمی نفا بقا بقیل تیکی ۲ ۲ م

### از این منظر کیفیت خلاً موجود در تهی باعث خودرهایی ۴. تحلیل یافته ها

انسان از بتهای درونی می شود و بر رهایش و تهی وارگی تعمق بر نظرات الکساندر، به پشتوانهٔ جهان بینی شرقی و او اثرگذار است، درست همان گونه که «تأمل بر آب اسلامی، نشان داد سه مفهوم تهی عظیم، تهی وارگی، و تهی روان، شعلهٔ سرکش یا لرزش ملایم برگها در نسیم باد می تواند آگاهی انسان از بتهای درونی را رها سازد»<sup>۶۷</sup> و یا همان طور که «دقت و تمرکز فکر و نبوغ برای موزون به دلایل زیر می توانند همزمان در کنار یکدیگر قرار گیرند و بودن»<sup>۸۸</sup> به دلیل حضور مردم صحراگرد در صحرا و کیفیت تهی بودن و خلاً آنجا از خصایص آنان است. بدین سان

باید در نظر داشت که در منظومهٔ تهی، ارتباط مابین دو ۱. تهیعظیم نوعی بیان سلبی از حقیقت متعال است و بیان تجلی، یعنی تجلی بهصورت تهی در عالم واقع و تجلی سلبی برای اشاره به مرتبهٔ ذات حق (برتر از آن است که به بهصورت اختبار روحی، بدینصورت است که گویی یکی تصور درآید) به کار میرود،

 ۲. در طرح کیهان شناسی ابن عربی مرتبهٔ ذات در مرکز عالم قرار می گیرد و مراتب دیگر وجود به صورت لایه های متحدالمرکزی نسبت به آن مقام قرار دارند،

۳. این امر نشان میدهد که تهیعظیم در مرکز عالم و بنابراین در مرکز منظومه قرار می گیرد،

۴. مراتب دیگر مفهوم تهی (تهیوارگی و تهی) در منظومه بهصورت لایههای متحدالمرکزی نسبت به تهیعظیم قرار میگیرند،

۵. این مراتب تجلی تهیعظیم را به صورت اختبار روحی (تهیوارگی) در وجود انسان و به صورت تهی در عالم واقع نشان می دهند.

پس با در نظر گرفتن همهٔ این دلایل، منظومهٔ مرکزگرای تهی بهدست می آید و در آن هر سه مفهوم بهصورت «مراتب مختلف یک مفهوم» و بهصورت یک حقیقت واحد ادراک می شوند. شکل نهایی منظومه به گونه ای است که «سیر از ظاهر به باطن» (یا صورت به معنا) در آن قابل فهم است و از ظاهری ترین مرتبهٔ مفهوم تا باطنی ترین مرتبه، جملگی در آن حضور دارند. علاوه بر این ها، سکون و پویایی، کثرت یا وحدت و یکتایی مفهوم در مراتب مختلف آن قابل توصیف است.

در این منظومه همان طور که در «ت ۵ و ۶» مشاهده می شود، تهی عظیم، یعنی مرتبهٔ «۱»، بهمثابهٔ مرکز و کانون منظومه، «باطنی ترین حقیقت» و «نهان ترین اصل موجود» در منظومه است و همهچیز در سایهٔ حضور آن و به واسطهٔ مرکزیت آن همچون کثرتی در درون وحدت معنا و نظم می یابد. بعیدترین و بیرونی ترین مراتب، یعنی «۶ و ۵»، مراتب مختلف مفهوم تهی است که محل حضورشان در عالم جسمانیت است؛ این دو مرتبه ظاهریترین مراتب مفهوم تهی هستند، اما واجد معنایی از تجلی تهیعظیم در عالم نیز هستند. پسازآن، سه مرتبهٔ دیگر «۴ و ۳ و ۲» مربوط به تهیوارگی است و مراتب مختلف آن را نشان میدهد، محل حضور و ظهور این مراتب «۴» است «محل عطف منظومه» برای عبور از ظاهر به باطن است و پس از آن باطنی ترین مراتب، یعنی «۳ و ۲ و ۱»، تا به مرکز حضور دارند؛ چراکه فنا مرحلهٔ عبور انسان از ظواهر و نفی آنها و سرآغاز سیر در باطن است (ت ۷).

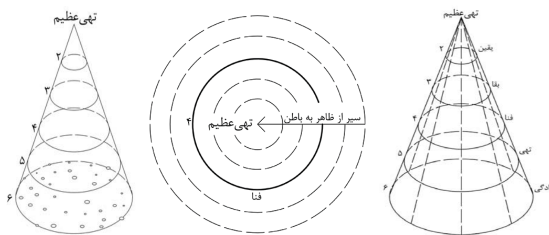
در این منظومه، مفهوم تهی از بعیدترین تا قریبترین آن (همان هستهٔ منظومه) استعلا می یابد و سیری از ظاهر به باطن

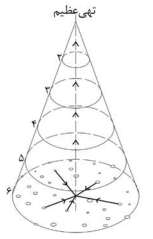
«بهصورت طولی» دارد. علاوه بر این ساختار طولی، آن طور که در نمای جانبی منظومه در (ت ۸) دیده می شود، منظومه واجد «ساختار عرضی» هم است که این ساختار «در درون مراتب مختلف» وجود دارد. این ساختار عرضی مربوط به انواع و اطواری است که مفهوم تهی در مراتب مختلف به خود می گیرد و در اجسام و بناها و کالبدهای مختلف (مراتب ۶ و ۵) و یا در انسان های مختلف (مراتب ۴ و ۳ و ۲) برحسب قابلیت و استعداد هریک ظهور میکند. این اطوار گویی در بعیدترین مراتب بیشتر و متنوعتر است و هرچه به سمت درونی ترین مراتب پیش می رود کمتر<sup>6</sup> و دسترسی به آن سختتر می شود.<sup>۷۰</sup> تهی عظیم در اوج و رأس ساختار طولی قرار دارد و سایه یا بازتاب حضور آن در مرکز هر در وجود و روح انسان است و واجد معنایی از تجلی تهی عظیم 🚽 مرتبه بهصورت کانونی وحدتبخش برای ساختارهای عرضی نیز بهصورت اختبار روحی هستند. از این سه مرتبه، اولین مرتبه که 🦷 دیده می شود (ت ۹). بدین سان می توان گفت حضور تهی عظیم، همچون «محوری»، ستون اصلی منظومه را شکل میدهد و این محور آغاز پیدایش و ضامن بقای منظومه و قطب ساختار طولی و عرضی است. بازتاب تهیعظیم در هر مرتبه و در مرکز ساختارهای عرضی نشان میدهد که در هر مرتبه محل عروج به مراتب اعلى اتحاد با مركز أن مرتبه است و اين اتحاد همان درک معنای «تجلی تهیعظیم» است که در مراتب «۶ و ۵»

۹۵ ۲۷ ۷۰. الکساندر در این زمینه معتقد است:

«در تمـام فرهنگهـا چنیـن به نظر مى سد، كه هر آنچه مقدس به حساب میآید، در صورتی تقدسش حفظ خواهد شد که دسترسی به آن مشکل باشد. دسترسى به أن لايهها و سطوحي داشته باشد، مستلزم انتظار باشد، نزدیک شدن به أن تدريجي باشــد، الهــام تدريجي در آن باشــد و از میـان مجموعهای از دروازهها عبور كند». (الكساندر، زبان الگو: شهرها، ص ۴۱۷).

ت ۶ (راست). منظومهٔ تهی، طرح: نگارندگان. ت ۷ (راست دوم). فنا: نقطهٔ عطف منظومه در سير از ظاهر به باطن، طرح: نگارندگان. ت ۸ (راست سوم). ساختار عرضی در منظومه، طرح: نگارندگان ت ۹ (چپ). محور اصلی منظومه، طرح: نگارندگان.





مصورت تهی در عالم واقع و در مراتب «۴ و ۳ و ۲» بهصورت اختبار روحی (تهیوارگی) در روح و وجود انسان رخ میدهد.

### ۵. جمعبندی

واکاوی اندیشهٔ کریستوفر الکساندر در باب «تهی»، از یک سو، و فهم آن اندیشه بر مبنای اندیشه و جهان بینی اسلامی، خاصه جهان بینی ابن عربی، از سوی دیگر، سبب شد زوایای تاریک اندیشهٔ الکساندر روشن شود و مراتب مختلف این مفهوم و ارتباطات مابین آنها در قالب یک منظومه با ساختاری منسجم مشخص تر گردد. در این مورد، مشخص شد:

 ۱. سه مفهوم تهی عظیم، تهی وارگی، و تهی، که الکساندر به صورت پراکنده و جدای از هم و بدون ساختاربندی مشخصی از آن ها سخن گفته، اشاره به مراتب مختلف یک مفهوم دارند و در یک سلسلهمراتب طولی نسبت به هم قرار می گیرند.
۲. در این سلسلهمراتب طولی، تهی عظیم اشاره به ذات حقیقت متعال عالم دارد و در بالاترین مرتبه قرار می گیرد و پس از آن، تهی وارگی و تهی در مراتب پایین تر.

۳. علاوه بر آن، مرکزیت تهیعظیم در عالم مهمترین ویژگی آن است؛ این ویژگی، که بهطور مبسوط در جهان بینی اسلامی و بهطور خاص در کیهان شناسی ابن عربی مطرح است و نیز در بستر اندیشهٔ الکساندر بدان اشاره شده است، میتواند هر سه مفهوم را در یک انتظام مرکزگرا قرار دهد.

۲. در این منظومهٔ مرکزگرا ارتباطی که مابین تهیعظیم، بهمثابهٔ مرکز منظومه، با دو مرتبهٔ دیگر تهی وجود دارد را میتوان تجلی مرتبهٔ اعلی در مراتب پایین تر در نظر آورد. بر اساس منظومهٔ بهدست آمده، میتوان گفت، تهیای که معماران با آن سروکار دارند و در عالم واقع به وجود میآید، سومین مرتبهٔ مفهوم تهی است و فهم سومین مرتبهٔ این مفهوم برای معماران مفهوم تهی است و فهم سومین مرتبهٔ این مفهوم برای معماران مفهوم تهی است و نهم مومین مرتبهٔ این مفهوم برای معماران مفرو میانهٔ آن مفهوم دور نگه میدارد؛ فهم دیگر مراتب، یعنی تهی وارگی، که به حالت ذهنی معماران می پردازد و تهی عظیم، که به ذات حقیقت متعال عالم اشاره دارد، و ارتباط آنها با تهی اسب می شود معماران به آن کیفیت خلاً، که به واسطهٔ انواع و اطوار تهی در معماری خلق می کنند، نگاه استعلایی داشته باشند.

# منابع و مآخذ

ابن عربی، محیالدین*. التجلیات*، ترجمه و تألیف محمدحسین دهقانی فیروزآبادی، قم: صحیفهٔ معرفت، ۱۳۸۳.

استیس، والتر ترنس. *عرفان و فلسفه*. ترجمهٔ بهاءالدین خرمشاهی، تهران: سروش، ۱۳۵۸.

اعوانی، غلامرضا. «مبادی هستیشناختی و معرفتشناختی نگاه نمادین به جهان»، در فصلنامهٔ خیال، ش ۵ (بهار ۱۳۸۲)، ص ۴۲–۵۳.

الکساندر، کریستوفر. *زبان الگو: شهرها*، ترجمهٔ رضا کربلایی نوری، تهران: مرکز مطالعاتی و تحقیقاتی شهرسازی و معماری، ۱۳۸۷.

الیاده، میرچا. مقدس و نامقدس (ماهیت دین)، ترجمهٔ بهزاد سالکی، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۹۰. ایزوتسو، توشیهیکو. صوفیسم و تائوئیسم، ترجمهٔ محمدجواد گوهری، تهران: روزنه، ۱۳۹۴. بورکهارت، تیتوس. «ارزشهای جاویدان هنر اسلامی»، در امیر نصری، مبانی هنر اسلامی، تهران: حقیقت، ۱۳۸۶، ص ۸۹–۱۰۸.

\_\_\_\_\_. «روح هنر اسلامی»، در امیر نصری، *مبانی هنر اسلامی*، تهران: حقیقت، ۱۳۸۶، ص ۵۹–۷۱.

 30E

\_\_\_ . «معنویت هنر اسلامی»، در امیر نصری، مب*انی هنر اسلامی*، تهران: حقيقت، ١٣٨۶، ص ١۴٣-١٨٥.

\_\_\_\_\_. «نظری بر اصول و فلسفهٔ هنر اسلامی»، ترجمهٔ غلامرضا اعوانی، در ج*اویدان* خرد، ش ۲ (۱۳۵۵)، ص ۱۸–۳۰.

دل شاد سیاهگلی، مهسا. «صدای سکوت تهی (فضای منفی) در مسجد»، در کنگرهٔ بینالمللی فرهنگ و اندیشه دینی، قم: مرکز راهبری مهندسی فرهنگی شورای فرهنگ عمومی استان بوشهر، ۱۳۹۳.

رحمانی، مهسا و امین نادرنژاد. «بازشناسی توانایی احساس برای خلق یک معماری زنده با استناد به آرای کریستوفر الکساندر»، در *صفه*، ش ۲۳ (پاییز ١٣٩٢)، ص ٧-١٨.

رحیمیان، سعید. تجلی و ظهور در عرفان نظری، قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزة علمية قم، ١٣٧۶.

سالينگروس، نيكوس اي. ي*ک نظريهٔ معماري*، ترجمهٔ سعيد زرينمهر و زهیر متکی، تهران: مرکز مطالعاتی و تحقیقاتی شهرسازی و معماری، .177/

ساندرز، ويليام. «هر چه مردميسندتر، متحجرتر، حاصل غمانگيز كار کریستوفر الکساندر»، ترجمهٔ پردیس فروزی، در دوماهنامهٔ معمار، ش ۵ (بهار ۱۳۸۲)، ص ۱۸–۲۰.

سيروس صبري، رضا و على اكبري. «مفهوم نظم، كريستوفر الكساندر و علم جدید»، در صفه، ش ۶۱ (تابستان ۱۳۹۲)، ص ۳۱-۴۲.

Passia, Yota & Panagiotis Roupas. "De-coding the Possibilities of Spatial Assemblages: a Design Methodology of Topologizing Architectural Morphology", in Relating Systems Thinking and Design 7th Symposium, Italy, Turin, 2018.

Salingaros, Nikos A. "Some Notes on Christopher Alexander", Retrieved from Http://zeta.math.utsa.edu/~yxk833/chris.text. html.

Seamon, David, "Christopher Alexander and a Phenomenology of Wholeness", in Annual Meeting of the Environmental Design Research Association (EDRA): Sacramento, CA, May 2007.

Seamon, David. "Christopher Alexander's Theory of Wholeness as a Tetrad of Creative Activity: The Examples of a New Theory of Urban Design and The Nature of Order", in Urban Science, No. 3 (2019), pp. 1-13.

. "Christopher Alexander's Theory of Wholeness", Recent writings available at Academia.edu, 2007.

. "Ways of Understanding Wholeness: Place, Christopher Alexander, and Synergistic Relationality", in The 10th-Annual Conference on Christopher Alexander: Portland, Oregon, October 2018.

. Life Takes Place: Phenomenology, Lifeworlds, and Place Making, New York: Routledge, 2018.

شفائی، رضا. «رابطهٔ موسیقایی نماز و بنای مسجد: بازشناخت معماری مسجد»، در ماهنامهٔ کتاب ماه هنر، ش ۱۰۳–۱۰۴ (فروردین و اردیبهشت 1878)، ص 18-17.

شوان، فریتیوف. «دربارهٔ صورتها در هنر»، در انشاءالله رحمتی، هنر و معنويت (مجموعه مقالات در زمينة حكمت هنر)، تهران: مؤسسه تأليف، ترجمه و نشر آثار هنری متن، ۱۳۹۰، ص ۴۳–۶۴

طهوری، نیر. «آموختن از هایدگر: پدیدارشناسی در معماری، تأثیر فلسفهٔ هایدگر در نظریهپردازی معماری: هویت مکان در نظریات کریستین نوربرگ شولتس و کریستوفر الکساندر»، در *کیمیای هنر*، ش ۲۵ (زمستان ۱۳۹۶)، ص ۲۳–۹۲.

كاپرا، فريتيوف. تائوى فيزيك، ترجمة حبيبالله دادفرما، تهران: كيهان، .1888

ندیمی، ضحی و علی محمدی و کاظم مندگاری. « بازخوانی مفهوم مرکز، تبیین مفهوم مرکز از دیدگاه سه اندیشمند حوزهٔ معماری»، در صفه، ش ۶۳ (زمستان ۱۳۹۲)، ص ۲۱–۳۴.

نصر، سیدحسین. *قلب اسلا*م، ترجمهٔ سیدمحمدصادق خرازی، تهران: نشر نی، ۱۳۹۰.

نفيسي (ناظمالاطبا)، على اكبر. فرهنگ نفيسي، مجلد ينجم، تهران: انتشارات خيام، ١٣۴٣.

Akkach, Samer. Cosmology and Architecture in Premodern Islam: An Architectural Reading of Mystical Ideas, New York: State University of New York Press, 2005.

Alexander, Christopher & Peter Eisenman. "Contrasting Concepts of Harmony in Architecture: The 1982 Debate between Christopher Alexander and Peter Eisenman", in United Architectural Theory: Form, Language, Complexity; Salingaros, Nikos A, Ed, Vajra Books: Kathmandu, Nepal, 2013, pp 236-249.

Alexander, Christopher. The Nature of Order (An Essay on the Art of Building and the Nature of the Universe) Book 3: A Vision of a Living World, California: The Center for Environmental Structure, 2005.

. The Nature of Order (An Essav on the Art of Buildina and the Nature of the Universe) Book 4: The Luminous Ground. California: The Center for Environmental Structure, 2004.

Ball, Philip & Brian Goodwin & Ian Stewart & Brian Hanson. "A Conversation with Three Scientists: Physicist Philip Ball, Biologist Brian Goodwin and Mathematician Ian Stewart", in Katarxis Nº 3: New Science, New Urbanism, New Architecture?, 3(3) (2004).

Bashneen, Sarah. Identification and Performance Evaluation of Christopher Alexander's PATTERN 60 in the Context of Urban Dhaka to Investigate Livability, M.A. Thesis, Bangladesh: Bangladesh University, Department of Architecture, 2013.

۹۵